AL-KAINAH

JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES
Penerbit: P3M Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Huda Subang
J1. Raya Rancasari Dalam No.B33, Rancasari, Kec. Pamanukan, Kabupaten Subang, Jawa Barat 41254

E-ISSN: 2985-542X  P-ISSN: 2985-5438
https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah

KUTUB AL-SITTAH DALAM SEJARAH KEEMASAN LITERATUR HADIS: DARI
KODIFIKASI KE KANONISASI

Samsul Bahri™ Kibagus Hadi Kusuma?

12Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Konsentrasi Hadis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, Indonesia
E-mail: 25205031037@student.uin-suka.ac.id! =

ARTICLE HISTORY
Received: Desember 2025 | Revised: Desember 2025 | Accepted: Desember 2025

Abstrak

Latar Belakang: Kajian hadis dalam tradisi keilmuan Islam sering kali memposisikan kutub al-sittah sebagai
kategori kanonik yang telah mapan dan final. Pendekatan tersebut cenderung mengabaikan dinamika
historis dan epistemologis yang melatarbelakangi terbentuknya otoritas enam kitab hadis tersebut. Padahal,
pemahaman terhadap proses peralihan dari kodifikasi hadis menuju kanonisasi kutub al-sittah menjadi
penting untuk membaca sejarah literatur hadis secara lebih kritis dan komprehensif. Tujuan Penelitian:
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dinamika perkembangan literatur hadis Islam sejak fase tradisi
lisan, proses kodifikasi tertulis, hingga terbentuknya kutub al-sittah sebagai kanon hadis dalam tradisi
Sunni. Metode Penelitian: Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan serta analisis historis-kritis terhadap sumber-sumber hadis klasik dan kajian ilmiah
kontemporer yang relevan. Hasil Penelitian: Hasil kajian menunjukkan bahwa kutub al-sittah merupakan
puncak dari proses panjang transmisi, seleksi, dan verifikasi hadis yang ditopang oleh metodologi
periwayatan yang ketat, sistem penilaian sanad dan matan, penyusunan tematis berbasis figh, serta
penerimaan luas di kalangan ulama. Proses kanonisasi ini berlangsung secara bertahap melalui praktik
keilmuan, pengajaran hadis, dan penggunaan berkelanjutan dalam aktivitas istinbat hukum. Kesimpulan:
Penelitian ini menegaskan bahwa kutub al-sittah tidak lahir sebagai kanon yang bersifat ahistoris,
melainkan sebagai konstruksi keilmuan yang terbentuk melalui proses historis dan epistemologis yang
panjang, sehingga menjadikannya bukan hanya dokumentasi hadis, tetapi juga rujukan otoritatif yang terus
hidup dalam tradisi keilmuan Islam hingga masa kini.

Kata Kunci: Kanonisasi, Kutub al-Sittah, Masa Keemasan.
Abstract

Background: Hadith studies within the Islamic scholarly tradition often position the kutub al-sittah as a canonical
category that is regarded as established and final. Such an approach tends to overlook the historical and epistemological
dynamics that underlie the formation of the authority of these six hadith collections. Understanding the transitional
process from the codification of hadith to the canonization of the kutub al-sittah is therefore essential for a more critical
and comprehensive reading of the history of hadith literature. Research Objectives: This study aims to explain the
dynamics of the development of Islamic hadith literature, from the phase of oral transmission and written codification to
the formation of the kutub al-sittah as a canonical corpus within the Sunni tradition. Research Method: This research
employs a qualitative method with a library research approach, combined with historical-critical analysis of classical
hadith sources and relevant contemporary scholarly studies. Research Findings: The findings demonstrate that the
kutub al-sittah represent the culmination of a long process of hadith transmission, selection, and verification, supported

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 115


https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah
mailto:25205031037@student.uin-suka.ac.id1

AL-KAINAH

JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES
Penerbit: P3M Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Huda Subang
J1. Raya Rancasari Dalam No.B33, Rancasari, Kec. Pamanukan, Kabupaten Subang, Jawa Barat 41254

E-ISSN: 2985-542X  P-ISSN: 2985-5438
https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah

by rigorous transmission methodologies, systematic evaluation of isnad and matn, thematic organization based on figh,
and widespread acceptance among Muslim scholars. This process of canonization occurred gradually through scholarly
practices, hadith instruction, and sustained use in istinbat (legal reasoning). Conclusion: This study affirms that the
kutub al-sittah did not emerge as an ahistorical canon, but rather as a scholarly construction formed through prolonged
historical and epistemological processes. Consequently, they function not only as repositories of hadith but also as
enduring authoritative references within the Islamic scholarly tradition to the present day.

Keywords: Canonization, Kutub al-Sittah, Golden Age.

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 116


https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah

Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

PENDAHULUAN

Hadis Nabi Muhammad SAW menempati posisi sentral dalam bangunan ajaran Islam
sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an, sekaligus sebagai rujukan normatif dalam
pembentukan praktik keagamaan, etika sosial, dan konstruksi hukum Islam sepanjang
sejarah. Namun, berbeda dengan al-Qur’an yang sejak awal dikodifikasikan secara resmi,
hadis mengalami proses transmisi yang lebih kompleks dan panjang, dimulai dari tradisi
lisan hingga kodifikasi tertulis yang matang. Kompleksitas ini melahirkan dinamika
epistemologis yang signifikan, terutama terkait dengan otentisitas periwayatan, validitas
sanad, serta legitimasi teks hadis sebagai dasar normatif hukum Islam. Dalam konteks inilah
lahir kebutuhan akan karya-karya hadis yang tidak hanya terdokumentasi, tetapi juga
memiliki otoritas ilmiah yang diakui secara luas oleh komunitas ulama lintas
generasi.(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, 2022)

Perkembangan literatur hadis mencapai titik penting pada abad ketiga Hijriah, yang
sering disebut sebagai masa keemasan kodifikasi hadis, ditandai dengan lahirnya kumpulan
hadis besar yang kemudian dikenal sebagai kutub al-Sittah. Enam kitab hadis ini yakni
Shahih al-Bukhari, Sahih Muslim, Sunan Abu Daud, Sunan Tirmizi, Sunan an-Nasa’i, dan Sunan
Ibn Majah. Secara historis tidak hanya berfungsi sebagai kompilasi hadis, tetapi juga
mengalami proses penerimaan kolektif sehingga berkembang menjadi rujukan otoritatif
dalam tradisi Sunni. Namun demikian, status kutub al-Sittah sebagai kanon hadis tidak
terbentuk secara instan, melainkan melalui proses panjang yang melibatkan seleksi
metodologis, penggunaan intensif oleh fuqaha, serta legitimasi sosial-keilmuan dalam
jaringan ulama klasik.(Syam & Nurwandri, 2024)

Permasalahan penelitian muncul ketika kajian hadis kontemporer masih cenderung
menempatkan kutub al-Sittah sebagai entitas yang sudah mapan, tanpa menelusuri secara
kritis proses historis dan epistemologis yang mengantarkan kitab-kitab tersebut dari tahap
kodifikasi menuju kanonisasi. Banyak penelitian membahas metodologi masing-masing
penyusun kitab hadis secara parsial, namun relatif sedikit yang mengkaji kutub al-Sittah
sebagai fenomena kolektif yang dibentuk oleh interaksi antara kebutuhan hukum, otoritas
keilmuan, dan konsensus sosial umat Islam. Akibatnya, pemahaman tentang mengapa dan
bagaimana kutub al-Sittah memperoleh posisi istimewa dalam hierarki hadis sering kali
bersifat deskriptif, bukan analitis-kritis.(Chaudittisreen, 2025)

Lebih jauh, kajian historis juga menunjukkan bahwa proses kodifikasi hadis ini tidak
hanya sekadar penyusunan kitab yang baik secara teknis, namun merupakan bentuk
respons sosial-keilmuan terhadap kebutuhan umat Islam untuk memiliki rujukan hukum
yang stabil dan terdokumentasi. Kutub al-sittah menjadi kerangka sistematis untuk
memverifikasi sanad serta mengklasifikasikan teks hadis yang beredar. Dengan kata lain,
keberadaan kitab-kitab ini mencerminkan integrasi metodologi kritik sanad dan struktur
tematik untuk mendukung istinbat hukum.(Sagir, 2010)

Berdasarkan persoalan tersebut, penelitian ini menawarkan pendekatan bahwa

kanonisasi kutub al-sittah sebaiknya dipahami sebagai proses historis-epistemologis yang
Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 117



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

melibatkan: (1) perkembangan metodologi kritik hadis; (2) tuntutan praktis terhadap
rujukan hukum; dan (3) legitimasi sosial yang muncul dari penggunaan kitab tersebut
secara luas di komunitas Muslim klasik. Pendekatan ini dimaksudkan untuk menjembatani
penelitian tekstual dengan kajian aspek sosial-keilmuan yang saling mempengaruhi.

Tujuan penelitian ini adalah mengkaji proses peralihan dari kodifikasi hadis menuju
kanonisasi kutub al-sittah, dengan fokus pada faktor-faktor historis, metodologis, dan sosial
yang mendorong penerimaan enam kitab ini sebagai otoritas hadis dalam tradisi Sunni.
Secara khusus penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan dinamika perkembangan literatur
hadis hingga abad ketiga Hijriah; (2) menelaah karakter metodologis karya-karya kutub al-
sittah; dan (3) menganalisis proses kanonisasi dari perspektif historis dan epistemologis.

Dalam kajian teoritik, penelitian ini menggunakan pendekatan historiografi hadis
yang melihat kanonisasi sebagai hasil konsensus ilmiah yang berkembang melalui praktik
kritik sanad serta penggunaan hukum dalam komunitas ilmiah. Pendekatan ini menguatkan
pemahaman bahwa kutub al-sittah bukan semata karya individual tetapi juga hasil dari
praktik intelektual yang kompleks dan multi-dimensional, mencerminkan interaksi antara
teks, metodologi, dan kebutuhan masyarakat Muslim pada masa klasik.

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan kontribusi pada kajian sejarah literatur
hadis modern dengan menyodorkan perspektif komprehensif tentang bagaimana kutub al-
sittah dibentuk, diterima, dan dipertahankan sebagai kanon hadis yang berpengaruh hingga

saat ini, baik dalam kajian keilmuan maupun praktik hukum Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research) yang bersifat deskriptif-analitis dan menggunakan perspektif historis-
kritis untuk mengkaji proses peralihan dari kodifikasi menuju kanonisasi kutub al-Sittah
dalam sejarah literatur hadis. Populasi penelitian mencakup seluruh literatur yang berkaitan
dengan sejarah penulisan hadis, metodologi kritik hadis, dan kajian tentang kutub al-Sittah,
sedangkan sampel penelitian ditentukan secara purposive dengan memilih kitab-kitab hadis
utama yang tergolong dalam kutub al-Sittah, karya hadis pra-kanonik, serta artikel jurnal
ilmiah kontemporer yang relevan dengan fokus kajian. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui penelusuran literatur terhadap sumber-sumber primer dan sekunder,
dengan menggunakan instrumen berupa pedoman klasifikasi dan analisis teks untuk
mengelompokkan data berdasarkan fase perkembangan hadis, karakter metodologis kitab,
serta indikator kanonisasi hadis. Analisis data dilakukan melalui metode analisis isi (content
analysis) dan analisis historis-komparatif guna menafsirkan data secara sistematis,
membandingkan perkembangan literatur hadis antarperiode, serta menjelaskan faktor-
faktor epistemologis dan sosial yang menjadikan Kutub al-Sittah sebagai otoritas hadis

dalam tradisi keilmuan Islam.

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 118



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Dari Tradisi Lisan ke Kodifikasi Tertulis: Fondasi Awal Literatur Hadis

Pada masa Nabi Muhammad SAW hadis ditransmisikan secara lisan sebagai bagian
dari budaya Arab yang kuat dalam tradisi hafalan. Meskipun demikian, beberapa
sahabat telah menuliskan hadis secara terbatas untuk kepentingan pribadi, seperti
Shahifah Hammam ibn Munabbih dan catatan Abdullah ibn “Amr ibn al-’Ash. Dominasi
transmisi lisan pada periode ini bertujuan menjaga kemurnian penyampaian wahyu
sekaligus menghindari tercampurnya hadis dengan Al-Qur’an yang sedang dalam proses
pengumpulan dan penghafalan secara intensif.(Azmi, 1968, hal. 17-30)

Larangan penulisan hadis yang diriwayatkan dari Nabi tidak boleh dipahami
sebagai penolakan mutlak, melainkan harus dilihat secara kontekstual sesuai dengan
kondisi awal Islam. Larangan tersebut bersifat sementara, karena pada masa itu
kemampuan literasi umat masih terbatas dan tradisi lisan lebih dominan, sehingga
penulisan hadis dikhawatirkan menimbulkan kekeliruan dalam membedakan al-Qur’an
dan hadis Nabi. Namun, ketika al-Qur’an telah terdokumentasi dengan baik dan tingkat
pemahaman umat meningkat, kekhawatiran tersebut berkurang, sehingga penulisan
hadis mulai diizinkan dan bahkan dianggap penting sebagai upaya menjaga keaslian
ajaran Nabi dari lupa, kesalahan hafalan, dan pemalsuan.

Memasuki masa sahabat dan tabi‘in, periwayatan hadis mengalami perluasan yang
signifikan seiring dengan ekspansi wilayah Islam ke berbagai kawasan baru serta
wafatnya para sahabat senior yang sebelumnya menjadi rujukan utama umat.
Perkembangan geografis dan sosial ini menyebabkan hadis tidak lagi beredar dalam
lingkup terbatas Madinah, melainkan menyebar ke pusat-pusat Islam baru seperti Kufah,
Basrah, Syam, dan Mesir. Situasi tersebut membawa konsekuensi serius terhadap
transmisi hadis, terutama berkaitan dengan potensi kesalahan periwayatan, kekeliruan
hafalan, maupun masuknya riwayat-riwayat yang tidak dapat dipertanggungjawabkan.
Para sahabat seperti Umar ibn al-Khattab dan “Ali ibn Abi Thalib dikenal sangat selektif
dalam menerima hadis, bahkan menuntut saksi tambahan atau sumpah, sebagai upaya
menjaga keotentisitas hadis Nabi.(Harahap, 2018)

Dorongan kodifikasi hadis secara lebih sistematis mulai menguat pada awal abad
kedua Hijriah, Dimana pada masa pemerintahan Umar ibn “Abd al-’Aziz secara resmi
memerintahkan para ulama di berbagai wilayah Islam untuk menghimpun hadis Nabi
sebelum ilmu tersebut hilang bersama wafatnya para perawi. Pada masa ini lahirlah kitab
musnad yang mencerminkan kepentingan ahli hadis, sebab hadis diurutkan berdasarkan
periwayat. Sementara itu, kitab mushannaf lebih dekat dengan kebutuhan fuqaha, karena
hadis disusun berdasarkan tema, ditambah dengan pendapat sahabat serta ulama
generasi awal.

Contoh kitab musnad yang ada pada saat itu adalah kitab al-Muwatta’ karya Imam
Malik (93-179 H / 711-795 M), yang membagi isi kitab berdasarkan aspek kehidupan
praktis seorang Muslim. Setiap bagian dimulai dengan hadis, lalu disertai perkataan
tokoh masyarakat dan praktik mereka, sebelum Malik memberikan pandangannya
sendiri. Di Irak, Abu Hanifah (80-150 H / 702-772 M) juga memberi pengaruh besar

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 119



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

dengan kitab al-Athar, yang diriwayatkan murid-muridnya. Kitab ini membahas hadis
Nabi, praktik sahabat, serta keputusan para ulama.

Sementara tokoh pertama yang dikenal melakukan tashnif adalah al-Zuhri (51-125 H
/ 671-741 M). Generasi al-Zuhri disebut sebagai ashsb al-sunuf, yaitu orang-orang yang
menyusun koleksi hadis berdasarkan jenis atau tema tertentu maka jadilah kitab tersebut
yang dinamai Musannaf. Dua kitab musannaf yang paling terkenal adalah karya Ibn Abi
Shaybah (136-235 H / 754-849 M) dan karya ‘Abd al-Razzaq (126-211 H / 744-827 M).
Kedua kitab ini berisi hadis Nabi, ucapan para sahabat, dan pendapat ulama generasi
awal. Karya-karya ini memuat hadis, atsar sahabat, dan pendapat tabi‘in secara
bersamaan, menunjukkan bahwa fase kodifikasi awal masih berorientasi pada pelestarian
tradisi keilmuan secara umum, bukan pada Kklasifikasi otoritatif sebagaimana yang
berkembang pada masa Kutub al-Sittah.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 140)

Dengan demikian, fase tradisi lisan hingga kodifikasi dapat dipahami sebagai
fondasi epistemologis bagi lahirnya literatur hadis kanonik. Proses ini bukan sekadar
respons terhadap kebutuhan dokumentasi, tetapi juga refleksi kesadaran ilmiah umat
Islam dalam menjaga otoritas ajaran Nabi. Kutub al-Sittah pada periode selanjutnya
berdiri di atas pondasi panjang ini yang menyempurnakan metodologi seleksi hadis.

B. Metodologi dan Karakteristik Kutub al-Sittah

Pada abad-abad awal, jumlah hadis yang beredar semakin banyak dari generasi ke
generasi. Hal ini menimbulkan kebutuhan akan kitab-kitab ringkas yang bisa menjadi
pegangan awal. Penyusunan kitab hadis pada masa itu dipengaruhi oleh dua kelompok
ulama dengan fokus yang berbeda: pertama ahli hadis, yang lebih menekankan aspek
teknis periwayatan, dan yang kedua ahi fuqaha (ahli fikih), yang lebih menekankan isi
serta implikasi hukum dari hadis. Perkembangan dua kecenderungan ini kemudian
mencapai titik kematangan pada abad ketiga Hijriah, sebuah periode yang sering
dipandang sebagai masa keemasan literatur hadis. Pada masa ini, tradisi penulisan hadis
mengalami kemajuan yang sangat signifikan, ditandai dengan lahirnya kutub al-Sittah
(Enam Kitab Hadis). Kitab-kitab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai himpunan hadis,
tetapi juga berhasil mengintegrasikan perhatian ahli hadis dan ahli fikih secara seimbang.
Dengan metode yang ketat dalam seleksi periwayatan sekaligus penyusunan yang
tematis dan fungsional, karya-karya ini mampu menjawab kebutuhan keilmuan pada
masanya serta menjadi fondasi utama bagi perkembangan studi hadis dan hukum Islam
pada periode-periode selanjutnya.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 141)
1. Kitab Shahih al-Bukhari (194-256 H / 810-870 M)

Kitab Shahih al-Bukhari di tulis oleh Abu ‘Abdullah Muhammad bin Isma‘il bin
Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah al-Bukhari. Kitab ini memilki nama lengkap
Al-Jami’ al-Musnad ash-Shahih al-Mukhtashar min Umuri Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa
sallam wa Sunanihi wa Ayyamihi. Yang ini berisikan 7.275 hadis, 2.602 hadis tanpa
pengulangan, dari 97 Kitab dan 3.450 bab. Dalam penulisan dan penyusunannya,
Imam al-Bukhari menerapkan metodologi seleksi hadis yang sangat ketat dan
sistematis yang menjadikan Shahih al-Bukhari sebagai karya hadis paling otoritatif

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 120



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

setelah al-Qur’an. Imam Bukhari memfokuskan diri pada kriteria penerimaan hadis
yang mencakup keshahihan sanad, karakter perawi, serta keshahihan matan (teks)
hadis itu sendiri. Metode ini tidak hanya menyeleksi tradisi, tetapi juga mengevaluasi
narasi perawi berdasarkan ketelitian dan kredibilitas mereka, sehingga hanya hadis
yang memenuhi standar sangat tinggi yang dimasukkan ke dalam kitab ini. Konsep
utama dalam metodologi Imam Bukhari adalah syaratul ‘amm, syaratul rijal, dan syarat
itial al-sanad yakni syarat umum, syarat terkait individu perawi, dan syarat hubungan
sambung sanad yang harus lengkap dan langsung dari perawi ke perawi tanpa
terputus (al-liga’). Hal ini membuat kitab Shahih al-Bukhari berbeda dari koleksi lain
karena setiap hadis yang diterima berada dalam ikatan sanad yang sangat kuat dan
dapat dipertanggungjawabkan.(Doni Saputra, Firman, 2024)

Karakteristik kitab Shahih al-Bukhari juga terlihat dari sistematika dan strukturnya,
di mana Imam Bukhari sering mendahulukan ayat al-Qur’an yang sesuai dengan
judul bab kemudian hadis-hadis disusun menurut tematik dan figh. Susunan
semacam ini mencerminkan upaya Imam Bukhari untuk bukan sekadar
mengumpulkan hadis, tetapi juga menyajikannya dalam kerangka sistematika
keilmuan yang memudahkan pemahaman dan penerapan hukum Islam. Karena
ketelitian dan keketatan metodologinya, Shahih al-Bukhari mendapat pengakuan luas
sebagai standar tertinggi dalam koleksi hadis dalam tradisi Sunni, sekaligus menjadi
rujukan utama dalam penetapan hukum, teologi, dan akhlak Islam.(Khoirun Nisa
Siregar, Jihan Aprilia Lubis, Rustam Efendi, 2025)

2. Kitab Shahih Muslim (206-261 H / 817-875 M)

Kitab Shahih Muslim ditulis oleh Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim
al-Qusyairi an-Naisaburi. Nama lengkap kitab ini adalah Al-Musnad ash-Shahih al-
Mukhtashar min as-Sunan bi Naql al-"Adl ‘an al-’Adl ‘an Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa
sallam yang berisikan 7.500 hadis, 4.000 hadis tanpa pengulangan dari 54 Kkitab.
Karakteristik dari kitab Shahih Muslim tampak jelas dalam pola pemilihan dan
penyusunan hadisnya yang relatif lebih ringkas apabila dibandingkan dengan Shahih
al-Bukhari. Imam Muslim menyusun hadis secara tematik (muhsannaf) dengan
mengelompokkan riwayat-riwayat yang membahas satu tema dalam satu tempat,
namun tanpa melakukan pengulangan hadis secara luas sebagaimana yang
ditemukan dalam Shahih al-Bukhari. la memilih satu jalur periwayatan yang paling
kuat dan representatif dari setiap hadis yang memenuhi kriteria keshahihan,
sementara jalur periwayatan lain dicantumkan sebagai penguat atau variasi sanad
dalam satu rangkaian pembahasan. Hal ini menjadikan kitab Shahih Muslim
dipandang lebih padat, sistematis, dan efisien dalam penyajian narasi hadis.(Ahmad
Hizazih Alfaqih, Darin Rihhadatul ‘Aisy, 2024)

Metodologi Imam Muslim sedikit berbeda dengan Imam Bukhari, terutama
dalam urutan penyampaian sanad dan penerimaan hadis dari satu jalur riwayat,
dimana Imam Muslim memiliki standar sendiri dalam mengevaluasi hadis shahih,
termasuk pemeriksaan jelas terhadap sanad dan matan serta hubungan antara
keduanya. Karakteristik penting lain dari Shahih Muslim adalah konsistensinya
terhadap kriteria autentikasi yang ketat, di mana hadis tidak hanya diperiksa

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 121



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

sanadnya tetapi juga dipastikan bahwa keseluruhan matan tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip Islam yang lebih luas serta tidak kontradiktif terhadap matan pada
hadis lain yang lebih kuat. Karena gaya penyusunan Muslim yang ringkas, banyak
ulama dahulu mengira semua hadis di dalamnya memiliki kualitas yang sama. Setelah
melakukan pengecekan lebih mendalam ternyata menunjukkan bahwa Imam Muslim
benar-benar konsisten, dimana ia memulai dengan hadis paling kuat, lalu melanjutkan
dengan yang kualitasnya sedikit lebih rendah namun tidak sampai kepada derajat
dhaif.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 145)
3. Kitab Sunan Abu Daud (202-275 H / 817-888 M)

Kitab Sunan Abu Daud merupakan kitab yang ditulis oleh Imam Abu Daud
Sulaiman bin al-Ash’ath al-Sijistani, seorang ulama hadis terkenal yang lahir di Sijistan
(sekarang wilayah Iran/Afghanistan) sekitar tahun 202 H dan wafat di Basrah pada
275 H. Dalam penyusunan Sunan Abu Dawud, Imam Abu Daud menyeleksi dari
sekitar 500.000 hadis yang pernah ia kumpulkan, dan akhirnya memilih sekitar 4.800
hadis inti, jika dihitung termasuk pengulangan mencapai sekitar 5.274 hadis yang
berkaitan dengan hukum Islam (ahkam). Kitab ini tersusun dalam sekitar 35 kitab dan
di dalamnya terbagi menjadi lebih dari 1.800 bab yang disusun berdasarkan topik-
topik fikih seperti thaharah, shalat, zakat, pernikahan, jihad, warisan, hingga adab dan
akhlak. Struktur ini dirancang untuk memudahkan penemuan riwayat yang relevan
dengan masalah-masalah hukum umat Islam.(Khairun Nadzirah Binti Abd Rashid,
2020)

Metodologi yang digunakan Imam Abu Daud dalam menyusun kitabnya dapat
digolongkan sebagai sistem mushannaf, yakni pengelompokan hadis berdasarkan bab
hukum. Dalam memilih hadis, beliau tidak hanya memasukkan hadis yang sahih saja
sebagaimana Shahih al-Bukhari dan Sahih Muslim, melainkan juga hadis-hadis hasan
dan bahkan sebagian hadis yang dinilai dhaif, selama masih bermanfaat untuk
pembahasan hukum dengan catatan atau komentar yang jelas mengenai statusnya.
Kaidahnya adalah memilih hadis yang paling shahih yang diketahuinya untuk setiap
bab, namun tidak terbatas hanya pada tingkat kesahihan tertinggi seperti dalam
shahihain (dua kitab sahih).(Maulana et al., 2024)

Ciri khas kitab Sunan Abu Daud adalah kombinasi antara pemilihan hadis yang
ketat dari segi sanad, pengelompokan tematik yang sistematis, dan pengakuan adanya
variasi kualitas hadis. Hal ini membuat kitab tersebut menjadi jembatan penting
antara koleksi hadis murni dan koleksi hadis yang dipakai langsung dalam derivasi
hukum. Kontribusinya terhadap ilmu hadis dan figh sangat besar, para ulama klasik
hingga modern sering menjadikan Sunan Abu Daud sebagai salah satu referensi primer
dalam merumuskan fatwa atau konsep hukum Islam. Bahkan dalam kajian modern,
penerapan metode takhrij hadis dari kitab Sunan Abu Daud memicu studi analisis
sanad dan matan yang terus berkembang dalam literatur ilmiah kontemporer.(Sholeh
& Musyafiq, 2025)

4. Kitab Sunan at-Tirmidzi (209-279 H / 824-892 M)

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 122



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

Kitab Sunan at-Tirmidzi disusun oleh Imam Abu Isa Muhammad bin Isa at-
Tirmidzi, seorang ulama hadis dari Transoxiana (Asia Tengah. Beliau dikenal sebagai
salah satu muhadditsin (ahli hadis) klasik yang termasuk di antara para pengumpul
hadis yang kontribusinya sangat besar dalam kodifikasi hadis setelah era Imam
Bukhari dan Imam Muslim. Kitab Sunan at-Tirmidzi sering disebut juga Al-Jami® al-
Mukhtasar min as-Sunan ‘an Rasulillah wa Ma ‘rifat al-Sahth wal-Ma‘lul wa Ma ‘Alayh al-
‘Amal, dan termasuk dalam Kutub al-Sittah, yaitu enam kitab hadis utama yang
menjadi rujukan Sunni dalam ilmu hadis dan figh.(Fadhilah Is, 2020)

Dalam penyusunannya, Imam Tirmidzi memuat ribuan hadis yang dikumpulkan
dan diklasifikasikan berdasarkan tema-tema figih. Kitab ini meliputi sekitar 3.956
hadis yang disusun dalam 46 bab, dengan struktur pembagian bab yang sistematis
mulai dari bab terkait thaharah (bersuci) sampai bab akhir yang berisi hukum-hukum
lainnya total bab ini kemudian dibagi menjadi ratusan sub-bab.

Salah satu aspek metodologi yang khas dalam kitab Sunan at-Tirmidzi adalah
bahwa Imam Tirmidzi tidak hanya mengumpulkan hadis, tetapi juga memberi
keterangan status sanad dan kualitas hadis, seperti apakah hadis itu shahih, hasan,
atau dha’if.(Mohamad Anas, 2017). Hal ini menjadi inovasi penting dalam tradisi
pengumpulan hadis karena memberikan pembaca dan peneliti ilmu hadis uraian
singkat tentang derajat hadis yang disajikan serta catatan ringkas dari pandangan
imam-imam mazhab terkait hukum yang dapat diambil dari hadis tersebut.

Selain itu, Imam Tirmidzi juga melakukan analisis secara menyeluruh, dimana ia
menyebut sanad, menilai kualitas hadis, mengidentifikasi perawi, menunjukkan jalur
riwayat yang sedikit bermasalah serta memperkuat riwayat perawi yang dianggap
lemah dengan riwayat lain. Selain itu, Tirmidzi juga merangkum pendapat para
sahabat, tabi‘in, dan imam fikih besar seperti Malik, al-Syafii, Ahmad, dan Ishaq. Jadi
intinya, Struktur bab yang dibuat Tirmidzi menunjukkan perpaduan antara kajian
sanad (ilmu hadis) dan pembahasan hukum praktis (figih). Dengan sistematika yang
seoerti ini memudahkan pencarian hadis berdasarkan topik figh dan penilaian status
hadis, kitab ini tidak hanya menjadi katalog hadis tetapi juga sumber referensi yang
praktis. (Daniel W. Brown, 2020) 143.

5. Kitab Sunan an-Nasa’l (215-303 H / 830-915 M)

Kitab Sunan an-Nasa’i disusun oleh Imam Ahmad ibn Shu’ayb ibn Ali ibn Sinan
an-Nasa’i, yang lebih dikenal sebagai Imam an-Nasa’i yang lahir pada tahun 214
H/830 M di Nasa” Khurasan dan wafat 303 H/915 M). Beliau adalah salah satu ulama
hadis terkemuka yang termasuk dalam generasi tabi‘in dan para ahli hadis klasik yang
menghasilkan karya-karya besar. Sebagai muhaddits, Imam an-Nasa’i berperan dalam
mengumpulkan dan menyusun hadis-hadis Nabi Muhammad SAW dalam koleksi
yang terstruktur, ilmiah, dan sistematis.(Sri Ulfa Rahayu, 2024)

Kitab Sunan an-Nasa'i tercatat memuat sekitar 5.761 hadis, Jumlah ini mencakup
hadis-hadis yang beliau pandang memenuhi kriteria tertentu, baik yang shahih
maupun hasan, dan meskipun kitab ini juga terkandung hadis yang dianggap dhaif,
Imam an-Nasa’i tetap memberi keterangan statusnya secara ilmiah. Kitab ini dikenal
juga dengan nama al-Mujtaba’ (Sunannya yang terpilih) atau Sunan as-Sughra, sebuah

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 123



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

versi ringkas dari karya yang lebih luas disebut Sunan al-Kubra.(N. Siregar & Dosen,
2005)

Struktur penulisan kitab Sunan an-Nasa’i sama seperti kitab-kitab sunan lainnya,
yakni berdasarkan bab-bab figih yaitu tema-tema hukum Islam seperti thaharah
(bersuci), shalat, zakat, puasa, dan masalah sosial lainnya. Dalam kitab ini, hadis-hadis
yang dimuat juga fokus terutama pada hadis-hadis marfu’ (yang sampai kepada Nabi
SAW), sementara hadis mauquf atau maqtu’ (yang tidak sampai kepada Nabi
langsung) relatif lebih sedikit.(Harmuliani & Putra, 2023)

Selain penempatan hadis menurut tema hukum, Imam an-Nasa'i juga terkadang
memberikan catatan singkat tentang status hadis, sehingga pembaca dapat memahami
derajat hadis relatif terhadap standart ilmiah pada zamannya. Kekuatan kitab ini
terletak pada kombinasi antara pengutamaan hadis-hadis autentik dan pembahasan
hukum figh secara sistematis, yang membuatnya tak hanya berfungsi sebagai koleksi
hadis tetapi juga sebagai referensi ilmu hukum Islam dan kritik periwayatan.(N.
Siregar, 2005)

6. Kitab Sunan Ibn Majah (209-273 H / 824-887 M)

Kitab Sunan Ibn Majah disusun oleh Imam Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Yazid
Ibn Majah al-Rab‘i al-Qazwini. Kitab Sunan Ibn Majah memuat sekitar 4.341 hadis
dengan 37 kitab dan lebih dari 1.500 bab yang masing-masing membahas tema-tema
figih dan sunnah secara sistematis. Kitab ini juga mencakup hadis-hadis unik yang
tidak termuat di dalam lima koleksi hadis utama lainnya, meskipun kualitas hadisnya
beragam, termasuk beberapa yang dinilai dha’if.(Nur Helmi, Miranti Adelia Afda,
Riswan Berutu, Juli Julaiha4, 2023)

Struktur kitab Sunan Ibn Majah tersusun secara tematis berdasarkan bab-bab figh
yang dimulai dari Kitab al-Muqaddimah hingga bab-bab praktik ibadah dan
muamalah seperti thaharah (bersuci), shalat, zakat, puasa, haji, nikah, perceraian,
hingga etika dan tafsir mimpi. Setiap kitab besar ini terbagi lagi menjadi ribuan bab
kecil yang menjelaskan rincian hukum dari hadis yang dikumpulkan. Penataan seperti
ini menunjukkan orientasi kitab pada aspek hukum dan praktik Islam, sehingga
memudahkan dalam mencari rujukan hadis berdasarkan topik hukum tertentu.(Nur
Helmi, Miranti Adelia Afda, Riswan Berutu, Juli Julaiha4, 2023)

Metodologi penulisan kitab Sunan Ibn Majah yang dilakukan oleh Imam Ibn
Majah yajni dengan mengumpulkan hadis-hadis yang berkaitan dengan hukum dan
praktik keagamaan dari berbagai sumber sanad yang diketahui, menyusun hadis-
hadis tersebut di bawah topik-topik figh yang relevan tanpa banyak komentar kritis
terhadap sanadnya. Hal ini membuat kitabnya lebih berfungsi sebagai kompilasi
sumber teks hadis dalam konteks hukum, sekaligus sumber kajian lanjutan oleh ulama
setelahnya dalam menentukan derajat keabsahan tiap hadis.

Terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama hadis mengenai kelayakan kitab
Sunan Ibn Majah untuk dimasukkan ke dalam kutub al-Sittah. Sebagian ulama lebih
memilih Sunan Ibn Majah sebagai kitab keenam dibandingkan al-Muwatta’ karya Imam
Malik. Pilihan ini bukan karena Sunan Ibnu Majah dianggap lebih shahih secara
keseluruhan, melainkan karena kitab tersebut memuat banyak hadis-hadis tambahan

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 124



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

yang tidak ditemukan dalam lima kitab hadis utama lainnya seperti Shahih al-Bukhari,
Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-Tirmidzi, dan Sunan an-Nasai.

Menurut ulama yang mendukung pendapat ini, keberadaan hadis-hadis
tambahan dalam Sunan Ibn Majah memberikan nilai lebih karena memperkaya
khazanah hadis yang dapat dijadikan rujukan. Dengan adanya hadis yang tidak
terdapat dalam kitab-kitab lainnya, pemahaman terhadap hukum dan praktik
keislaman menjadi lebih luas. Sementara itu, al-Muwata’ dinilai memiliki banyak hadis
yang isinya sudah tercakup dalam lima kitab hadis besar tersebut, sehingga dari sisi
kontribusi tambahan materi hadis, kitab Sunan Ibn Majah dianggap lebih layak untuk
melengkapi Kutub al-Sittah.(Ash-Shiddieqy, 2009, hal. 254)

C. Dari Kodifikasi ke Kanonisasi: Kutub al-Sittah sebagai Otoritas Hadis

Pada fase kodifikasi, beberapa karya hadis muncul dalam bentuk shahifah atau
lembaran-lembaran tertulis yang tersebar di kalangan Tabi‘in. Namun, belum
terstandarisasi atau mencapai fase kanonisasi. Istilah kanonisasi sendiri merujuk pada
proses di mana kumpulan teks dijadikan sebagai pegangan otoritatif dalam suatu tradisi
keagamaan. Dalam konteks hadis, kutub al-Sittah mengambil peran ini karena paling
banyak dirujuk oleh fugaha (ahli hukum Islam) dan muhaddits (ahli hadis) dalam
derivasi hukum (istinbat), penentuan kualitas hadis melalui takhrij, serta pengajaran ilmu
hadis.(Syam & Nurwandri, 2024)

Proses kanonisasi kutub al-Sittah berlangsung dalam konteks kebutuhan umat Islam
terhadap sumber hadis yang bisa menjadi rujukan hukum dan praktik agama yang stabil.
Para ulama hadis menyusun kitab-kitab ini sebagai jawaban atas tantangan dinamika
sosial, perlunya standar periwayatan, dan kebutuhan tafsir hukum terpadu di tengah
berkembangnya komunitas Muslim pasca abad pertama Hijriah. Sifat tematik dan
sistematis penataan hadis dalam kutub al-Sittah sebagai pedoman ibadah, muamalah, dan
etika tidak muncul secara kebetulan, tetapi merupakan hasil orientasi epistemik yang
kuat untuk memudahkan rujukan umat dalam kehidupan nyata.

Selain itu, terdapat bukti bahwa kutub al-Sittah ini tidak hanya disusun secara
metodis berdasarkan tema figh, tetapi juga dirujuk luas di kalangan ulama setelahnya,
sehingga berkembang sebagai standar rujukan ilmiah. Studi epistemologi kutub al-Sittah
menunjukkan bahwa kitab-kitab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai kumpulan hadis,
tetapi juga sebagai rujukan fikih yang tersusun secara sistematis. Karena itu,
penggunaannya tidak berhenti pada pencatatan riwayat hadis semata, melainkan
berkembang menjadi sumber otoritatif yang dijadikan pegangan oleh para fuqaha (ahli
hukum Islam) dan muhaddits (ahli hadis).(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom,
2022)

Proses pengakuan terhadap kutub al-Sittah tidak serta-merta terjadi setelah penulisan
masing-masing karya, melainkan melalui fase panjang di mana generasi ulama
berikutnya terus mempelajari, mengomentari, dan menjadikan karya tersebut rujukan
wajib dalam studi hadis. Misalnya, penelitian tentang kanonisasi Sahth al-Bukhari bagian
teratas dari kutub al-Sittah menunjukkan bahwa statusnya sebagai kitab otoritatif
berkembang melalui kajian kritis ilmuwan hadis seperti yang dibahas oleh Jonathan A.C.

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 125



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

Brown, dimana ia menekankan proses evaluasi metodologis terhadap manuskrip
tersebut hingga mencapai penerimaan luas sebagai standar otentik hadis.(Hasan, 2019)

Selain aspek metodologis, terdapat pula dimensi sosial dalam pengakuan karya-
karya ini, misalnya bagaimana keterlibatan komunitas ilmiah dalam menyebarluaskan
penggunaan kutub al-Sittah di berbagai pusat keilmuan klasik Islam. Analisis kajian
hierarki kutub al-Sittah menjelaskan bahwa kitab-kitab ini menjadi rujukan utama karena
dipandang sebagai representasi metodologi hadis yang matang, sekaligus karena
kepopulerannya di kalangan ulama figh lintas mazhab yang kemudian menjadikannya
sumber otoritatif dalam pengambilan hukum.(M. H. Siregar, 2014)

Lebih jauh lagi Dimana kutub al-Sittah sebagai kanon hadis berkembang secara
historis melalui proses panjang di mana karya yang dicirikan oleh sistematika pembagian
bab, kualitas sanad yang relatif konsisten, serta fungsinya sebagai alat hukum dan teologi
semakin mendapat legitimasi kolektif. Posisi ini baru terlihat jelas setelah generasi setelah
penyusunnya mempertimbangkan kitab-kitab tersebut melalui kajian ilmiah, kritik
sanad, dan pemanfaatannya dalam diskursus hukum Islam.(Hasan, 2019)

Dengan demikian, kanonisasi kutub al-Sittah tidak dapat dipisahkan dari kombinasi
aspek sosial-ilmiah, seperti kebutuhan masyarakat terhadap rujukan hukum yang stabil,
keterlibatan besar ulama dalam kajian metodologis dan komentar, serta konsensus
akademik (bukan keputusan formal tunggal) yang berkembang secara historis. Semua ini
menjadikan kutub al-Sittah bukan hanya kumpulan hadis tersusun, tetapi juga struktur
otoritatif dalam tradisi ilmiah hingga saat ini.(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom,
2022)

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa lahirnya kutub al-Sittah
merupakan puncak dari proses panjang transmisi, pencatatan, dan penyaringan hadis yang
berkembang secara bertahap sejak masa awal Islam. Peralihan dari tradisi lisan menuju
kodifikasi tertulis melahirkan pondasi keilmuan yang kemudian dimatangkan melalui
metodologi ketat para ulama abad ketiga Hijriah, sehingga menghasilkan karya-karya hadis
yang sistematis, selektif, dan fungsional bagi kebutuhan umat. Melalui proses kanonisasi
yang berlangsung secara historis, yakni dengan ditandai oleh penerimaan luas, kajian
berkelanjutan, serta pemanfaatannya dalam penetapan hukum dan pengajaran kutub al-
Sittah tidak hanya berperan sebagai dokumentasi hadis, tetapi juga memperoleh legitimasi
kolektif sebagai rujukan otoritatif dalam tradisi keilmuan Islam hingga masa kini.

DAFTAR RUJUKAN

Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, M. (2022). Epistemology of Hadith : Orientation
for Chapters Compilation in the Kutub Sittah. Jurnal Theologia, 33(2), 239-260.

Ahmad Hizazih Alfaqih, Darin Rihhadatul “‘Aisy, A. A. (2024). Konsep Hadis Shahih Imam
Muslim Dan Relevansi Di Era Kontemporer. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan
Multikulturalisme Indonesia, 7693, 29-47. https://doi.org/10.21831/hum.v6i1.3809.

Ash-Shiddieqy, M. H. (2009). Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (1 ed.). Pustaka Rizki Putra.
Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 126



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

Azmi, M. M. (1968). Studies In Early Hadith Literature (1 ed.). Al-Maktab al-Islami.

Chaudittisreen, N. (2025). Sejarah perkembangan literatur hadis. Jurnal intelek insan cendikia,
2, 1822-1827.

Daniel W. Brown. (2020). The Wiley Blackwell Concise Companion To The Hadith. Wiley
Blackwell.

Doni Saputra, Firman, A. R. (2024). Historical Background Dan Manhaj Kepenulisan Kitab
Al-Jami Al  Bukhari.  Ushuly:  Jurnal  Ilmu  Ushuluddin, 3(1), 37-54.
https://doi.org/10.52431/ushuly.v3i1.2321

Fadhilah Is. (2020). Analisis Praktik Metode Kitab Al-J+mi” Al-Mukhtajar Min As-Sunan ‘An
Rasulillth Wa Ma 'rifah As-¢ca¥¥ Wa Al- Ma’l?L. Wa Ma ‘Alaihi At-Tarmidz. Shahih :
Jurnal Kewahyuan Islam, 3, 1-37.

Harahap, R. M. (2018). Hadis Pada Masa Nabi Muhammad Saw Dan Sahabat Radinal
Mukhtar Harahap. Al-Bukhari: Jurnal Ilmu Hadis, 1(1).

Harmuliani, N., & Putra, A. B. (2023). Kutubusittah dan Kutubutis’ah. Jurnal Dirosah
Islamiyah, 5, 503-516. https://doi.org/10.17467/jdi.v5i2.3145

Hasan, M. I. (2019). Kanonisasi Jonathan Brown Atas Shahih Al-Bukhari. Living Islam, 11, 35—
54,

Khairun Nadzirah Binti Abd Rashid. (2020). KUALITAS SANAD HADIS BIRRUL
WALIDAIN RIWAYAT ABU DAWUD Khairun. Shahih : Jurnal Kewahyuan Islam, 3, 130~
156.

Khoirun Nisa Siregar, Jihan Aprilia Lubis, Rustam Efendi, L. siregar. (2025). Keistimewaan
Shahih Bukhari: Analisis Metodologi Imam Bukhari Dalam Mengumpulkan Hadis.
Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 10(2).

Maulana, M. N., Aji, R. P., Amelia, S., & Iflatunnisa, S. (2024). Metodologi Penyusunan dan
Sistematika Abu Dawud dalam Kitab Sunan Abi Dawud. Journal Of Critical Hadith
Studies, 2, 1-9.

Mohamad Anas. (2017). Sekilas Membandingkan Sunan Abu Dawud Dan Turmudzi
Mohamad. Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin, 7, 28-42.

Nur Helmi, Miranti Adelia Afda, Riswan Berutu, Juli Julaiha4, A. (2023). Jurnal Ilmiah
Wahana Pendidikan. Kutubusittah dan Kutubutis’ah Nur, 9(3), 350-362.

Sagir, A. (2010). Perkembangan syarah hadis dalam tradisi keilmuan islam. Jurnal Ilmu
Ushuluddin, 9(2), 129-148.

Sholeh, M. B., & Musyafig, A. (2025). The Sunan Hadith Collection as a Methodological
Instrument : A Novel Study of Its Typology , Quality , and Role in Legal Inference. EI-
Sunnah: Jurnal Kajian Hadis dan Integrasi Ilmu, 6(2), 231-248.

Siregar, M. H. (2014). Otoritas Hierarki Kutub Al-Sittah Dan Kemandegan Kajian Fikih.
Mikot, XXXVIII, 97-118.

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 127



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma

Siregar, N., & Dosen. (2005). Kitab Sunan An-Nasa’1l (Biografi, Sistematika, dan Penilaian
Ulama). Jurnal Hikmah, 15(64), 55-62.

Sri Ulfa Rahayu, J. J. (2024). Sunan An-Nasa't: Karya Monumental Di Bidang Ilmu Hadis. As-
Syifa: Journal of Islamic Studies and History, 3(2).

Syam, N. F., & Nurwandri, A. (2024). The Role of Kutub As-Sittah in Verifying the
Authenticity of Hadith: A Takhrij Science Approach Peran Kutub As-Sittah dalam
Verifikasi Keaslian Hadits: Pendekatan Ilmu Takhrij. Jurnal Penelitian Medan Agama, 15,
49-60.

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 128



