
AL-KAINAH 
JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES 

Penerbit: P3M Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Huda Subang 

Jl. Raya Rancasari Dalam No.B33, Rancasari, Kec. Pamanukan, Kabupaten Subang, Jawa Barat 41254 

 

E-ISSN: 2985-542X      P-ISSN: 2985-5438 

https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah  

 

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 115  

 

KUTUB AL-SITTAH DALAM SEJARAH KEEMASAN LITERATUR HADIS: DARI 

KODIFIKASI KE KANONISASI 

 
Samsul Bahri1 Kibagus Hadi Kusuma2 

1,2Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Konsentrasi Hadis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, Indonesia 

E-mail: 25205031037@student.uin-suka.ac.id1   

 

 ARTICLE HISTORY  

Received: Desember 2025 Revised: Desember 2025 Accepted: Desember 2025 

 

Abstrak  

Latar Belakang: Kajian hadis dalam tradisi keilmuan Islam sering kali memposisikan kutub al-sittah sebagai 

kategori kanonik yang telah mapan dan final. Pendekatan tersebut cenderung mengabaikan dinamika 

historis dan epistemologis yang melatarbelakangi terbentuknya otoritas enam kitab hadis tersebut. Padahal, 

pemahaman terhadap proses peralihan dari kodifikasi hadis menuju kanonisasi kutub al-sittah menjadi 

penting untuk membaca sejarah literatur hadis secara lebih kritis dan komprehensif. Tujuan Penelitian: 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dinamika perkembangan literatur hadis Islam sejak fase tradisi 

lisan, proses kodifikasi tertulis, hingga terbentuknya kutub al-sittah sebagai kanon hadis dalam tradisi 

Sunni. Metode Penelitian: Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan serta analisis historis-kritis terhadap sumber-sumber hadis klasik dan kajian ilmiah 

kontemporer yang relevan. Hasil Penelitian: Hasil kajian menunjukkan bahwa kutub al-sittah merupakan 

puncak dari proses panjang transmisi, seleksi, dan verifikasi hadis yang ditopang oleh metodologi 

periwayatan yang ketat, sistem penilaian sanad dan matan, penyusunan tematis berbasis fiqh, serta 

penerimaan luas di kalangan ulama. Proses kanonisasi ini berlangsung secara bertahap melalui praktik 

keilmuan, pengajaran hadis, dan penggunaan berkelanjutan dalam aktivitas istinbāṭ hukum. Kesimpulan: 

Penelitian ini menegaskan bahwa kutub al-sittah tidak lahir sebagai kanon yang bersifat ahistoris, 

melainkan sebagai konstruksi keilmuan yang terbentuk melalui proses historis dan epistemologis yang 

panjang, sehingga menjadikannya bukan hanya dokumentasi hadis, tetapi juga rujukan otoritatif yang terus 

hidup dalam tradisi keilmuan Islam hingga masa kini. 

Kata Kunci: Kanonisasi, Kutub al-Sittah, Masa Keemasan. 

Abstract 

Background: Hadith studies within the Islamic scholarly tradition often position the kutub al-sittah as a canonical 

category that is regarded as established and final. Such an approach tends to overlook the historical and epistemological 

dynamics that underlie the formation of the authority of these six hadith collections. Understanding the transitional 

process from the codification of hadith to the canonization of the kutub al-sittah is therefore essential for a more critical 

and comprehensive reading of the history of hadith literature. Research Objectives: This study aims to explain the 

dynamics of the development of Islamic hadith literature, from the phase of oral transmission and written codification to 

the formation of the kutub al-sittah as a canonical corpus within the Sunni tradition. Research Method: This research 

employs a qualitative method with a library research approach, combined with historical-critical analysis of classical 

hadith sources and relevant contemporary scholarly studies. Research Findings: The findings demonstrate that the 

kutub al-sittah represent the culmination of a long process of hadith transmission, selection, and verification, supported 

https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah
mailto:25205031037@student.uin-suka.ac.id1


AL-KAINAH 
JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES 

Penerbit: P3M Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul Huda Subang 

Jl. Raya Rancasari Dalam No.B33, Rancasari, Kec. Pamanukan, Kabupaten Subang, Jawa Barat 41254 

 

E-ISSN: 2985-542X      P-ISSN: 2985-5438 

https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah  

 

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 116  

 

by rigorous transmission methodologies, systematic evaluation of isnād and matn, thematic organization based on fiqh, 

and widespread acceptance among Muslim scholars. This process of canonization occurred gradually through scholarly 

practices, hadith instruction, and sustained use in istinbāṭ (legal reasoning). Conclusion: This study affirms that the 

kutub al-sittah did not emerge as an ahistorical canon, but rather as a scholarly construction formed through prolonged 

historical and epistemological processes. Consequently, they function not only as repositories of hadith but also as 

enduring authoritative references within the Islamic scholarly tradition to the present day. 

Keywords: Canonization, Kutub al-Sittah, Golden Age. 

 

https://ejournal.stai-mifda.ac.id/index.php/alkainah


Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 117  

 

PENDAHULUAN 

Hadis Nabi Muhammad SAW menempati posisi sentral dalam bangunan ajaran Islam 

sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an, sekaligus sebagai rujukan normatif dalam 

pembentukan praktik keagamaan, etika sosial, dan konstruksi hukum Islam sepanjang 

sejarah. Namun, berbeda dengan al-Qur’an yang sejak awal dikodifikasikan secara resmi, 

hadis mengalami proses transmisi yang lebih kompleks dan panjang, dimulai dari tradisi 

lisan hingga kodifikasi tertulis yang matang. Kompleksitas ini melahirkan dinamika 

epistemologis yang signifikan, terutama terkait dengan otentisitas periwayatan, validitas 

sanad, serta legitimasi teks hadis sebagai dasar normatif hukum Islam. Dalam konteks inilah 

lahir kebutuhan akan karya-karya hadis yang tidak hanya terdokumentasi, tetapi juga 

memiliki otoritas ilmiah yang diakui secara luas oleh komunitas ulama lintas 

generasi.(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, 2022) 

Perkembangan literatur hadis mencapai titik penting pada abad ketiga Hijriah, yang 

sering disebut sebagai masa keemasan kodifikasi hadis, ditandai dengan lahirnya kumpulan 

hadis besar yang kemudian dikenal sebagai kutub al-Sittah. Enam kitab hadis ini yakni 

Ṣhaḥiḥ al-Bukhari, Ṣahiḥ Muslim, Sunan Abu Daud, Sunan Tirmizi, Sunan an-Nasa’i, dan Sunan 

Ibn Majah. Secara historis tidak hanya berfungsi sebagai kompilasi hadis, tetapi juga 

mengalami proses penerimaan kolektif sehingga berkembang menjadi rujukan otoritatif 

dalam tradisi Sunni. Namun demikian, status kutub al-Sittah sebagai kanon hadis tidak 

terbentuk secara instan, melainkan melalui proses panjang yang melibatkan seleksi 

metodologis, penggunaan intensif oleh fuqaha, serta legitimasi sosial-keilmuan dalam 

jaringan ulama klasik.(Syam & Nurwandri, 2024) 

Permasalahan penelitian muncul ketika kajian hadis kontemporer masih cenderung 

menempatkan kutub al-Sittah sebagai entitas yang sudah mapan, tanpa menelusuri secara 

kritis proses historis dan epistemologis yang mengantarkan kitab-kitab tersebut dari tahap 

kodifikasi menuju kanonisasi. Banyak penelitian membahas metodologi masing-masing 

penyusun kitab hadis secara parsial, namun relatif sedikit yang mengkaji kutub al-Sittah 

sebagai fenomena kolektif yang dibentuk oleh interaksi antara kebutuhan hukum, otoritas 

keilmuan, dan konsensus sosial umat Islam. Akibatnya, pemahaman tentang mengapa dan 

bagaimana kutub al-Sittah memperoleh posisi istimewa dalam hierarki hadis sering kali 

bersifat deskriptif, bukan analitis-kritis.(Chaudittisreen, 2025) 

Lebih jauh, kajian historis juga menunjukkan bahwa proses kodifikasi hadis ini tidak 

hanya sekadar penyusunan kitab yang baik secara teknis, namun merupakan bentuk 

respons sosial-keilmuan terhadap kebutuhan umat Islam untuk memiliki rujukan hukum 

yang stabil dan terdokumentasi. Kutub al-sittah menjadi kerangka sistematis untuk 

memverifikasi sanad serta mengklasifikasikan teks hadis yang beredar. Dengan kata lain, 

keberadaan kitab-kitab ini mencerminkan integrasi metodologi kritik sanad dan struktur 

tematik untuk mendukung istinbaṭ hukum.(Sagir, 2010) 

Berdasarkan persoalan tersebut, penelitian ini menawarkan pendekatan bahwa 

kanonisasi kutub al-sittah sebaiknya dipahami sebagai proses historis-epistemologis yang 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 118  

 

melibatkan: (1) perkembangan metodologi kritik hadis; (2) tuntutan praktis terhadap 

rujukan hukum; dan (3) legitimasi sosial yang muncul dari penggunaan kitab tersebut 

secara luas di komunitas Muslim klasik. Pendekatan ini dimaksudkan untuk menjembatani 

penelitian tekstual dengan kajian aspek sosial-keilmuan yang saling mempengaruhi. 

Tujuan penelitian ini adalah mengkaji proses peralihan dari kodifikasi hadis menuju 

kanonisasi kutub al-sittah, dengan fokus pada faktor-faktor historis, metodologis, dan sosial 

yang mendorong penerimaan enam kitab ini sebagai otoritas hadis dalam tradisi Sunni. 

Secara khusus penelitian ini bertujuan: (1) menjelaskan dinamika perkembangan literatur 

hadis hingga abad ketiga Hijriah; (2) menelaah karakter metodologis karya-karya kutub al-

sittah; dan (3) menganalisis proses kanonisasi dari perspektif historis dan epistemologis. 

Dalam kajian teoritik, penelitian ini menggunakan pendekatan historiografi hadis 

yang melihat kanonisasi sebagai hasil konsensus ilmiah yang berkembang melalui praktik 

kritik sanad serta penggunaan hukum dalam komunitas ilmiah. Pendekatan ini menguatkan 

pemahaman bahwa kutub al-sittah bukan semata karya individual tetapi juga hasil dari 

praktik intelektual yang kompleks dan multi-dimensional, mencerminkan interaksi antara 

teks, metodologi, dan kebutuhan masyarakat Muslim pada masa klasik. 

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan kontribusi pada kajian sejarah literatur 

hadis modern dengan menyodorkan perspektif komprehensif tentang bagaimana kutub al-

sittah dibentuk, diterima, dan dipertahankan sebagai kanon hadis yang berpengaruh hingga 

saat ini, baik dalam kajian keilmuan maupun praktik hukum Islam. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research) yang bersifat deskriptif-analitis dan menggunakan perspektif historis-

kritis untuk mengkaji proses peralihan dari kodifikasi menuju kanonisasi kutub al-Sittah 

dalam sejarah literatur hadis. Populasi penelitian mencakup seluruh literatur yang berkaitan 

dengan sejarah penulisan hadis, metodologi kritik hadis, dan kajian tentang kutub al-Sittah, 

sedangkan sampel penelitian ditentukan secara purposive dengan memilih kitab-kitab hadis 

utama yang tergolong dalam kutub al-Sittah, karya hadis pra-kanonik, serta artikel jurnal 

ilmiah kontemporer yang relevan dengan fokus kajian. Teknik pengumpulan data 

dilakukan melalui penelusuran literatur terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, 

dengan menggunakan instrumen berupa pedoman klasifikasi dan analisis teks untuk 

mengelompokkan data berdasarkan fase perkembangan hadis, karakter metodologis kitab, 

serta indikator kanonisasi hadis. Analisis data dilakukan melalui metode analisis isi (content 

analysis) dan analisis historis-komparatif guna menafsirkan data secara sistematis, 

membandingkan perkembangan literatur hadis antarperiode, serta menjelaskan faktor-

faktor epistemologis dan sosial yang menjadikan Kutub al-Sittah sebagai otoritas hadis 

dalam tradisi keilmuan Islam. 

 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 119  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Dari Tradisi Lisan ke Kodifikasi Tertulis: Fondasi Awal Literatur Hadis 

Pada masa Nabi Muhammad SAW hadis ditransmisikan secara lisan sebagai bagian 

dari budaya Arab yang kuat dalam tradisi hafalan. Meskipun demikian, beberapa 

sahabat telah menuliskan hadis secara terbatas untuk kepentingan pribadi, seperti 

Ṣhaḥifah Hammam ibn Munabbih dan catatan Abdullah ibn ‘Amr ibn al-‘Aṣh. Dominasi 

transmisi lisan pada periode ini bertujuan menjaga kemurnian penyampaian wahyu 

sekaligus menghindari tercampurnya hadis dengan Al-Qur’an yang sedang dalam proses 

pengumpulan dan penghafalan secara intensif.(Azmi, 1968, hal. 17–30) 

Larangan penulisan hadis yang diriwayatkan dari Nabi tidak boleh dipahami 

sebagai penolakan mutlak, melainkan harus dilihat secara kontekstual sesuai dengan 

kondisi awal Islam. Larangan tersebut bersifat sementara, karena pada masa itu 

kemampuan literasi umat masih terbatas dan tradisi lisan lebih dominan, sehingga 

penulisan hadis dikhawatirkan menimbulkan kekeliruan dalam membedakan al-Qur’an 

dan hadis Nabi. Namun, ketika al-Qur’an telah terdokumentasi dengan baik dan tingkat 

pemahaman umat meningkat, kekhawatiran tersebut berkurang, sehingga penulisan 

hadis mulai diizinkan dan bahkan dianggap penting sebagai upaya menjaga keaslian 

ajaran Nabi dari lupa, kesalahan hafalan, dan pemalsuan. 

Memasuki masa sahabat dan tabi‘in, periwayatan hadis mengalami perluasan yang 

signifikan seiring dengan ekspansi wilayah Islam ke berbagai kawasan baru serta 

wafatnya para sahabat senior yang sebelumnya menjadi rujukan utama umat. 

Perkembangan geografis dan sosial ini menyebabkan hadis tidak lagi beredar dalam 

lingkup terbatas Madinah, melainkan menyebar ke pusat-pusat Islam baru seperti Kufah, 

Basrah, Syam, dan Mesir. Situasi tersebut membawa konsekuensi serius terhadap 

transmisi hadis, terutama berkaitan dengan potensi kesalahan periwayatan, kekeliruan 

hafalan, maupun masuknya riwayat-riwayat yang tidak dapat dipertanggungjawabkan. 

Para sahabat seperti Umar ibn al-Khaṭṭab dan ‘Ali ibn Abi Ṭhalib dikenal sangat selektif 

dalam menerima hadis, bahkan menuntut saksi tambahan atau sumpah, sebagai upaya 

menjaga keotentisitas hadis Nabi.(Harahap, 2018) 

Dorongan kodifikasi hadis secara lebih sistematis mulai menguat pada awal abad 

kedua Hijriah, Dimana pada masa pemerintahan Umar ibn ‘Abd al-‘Aziz secara resmi 

memerintahkan para ulama di berbagai wilayah Islam untuk menghimpun hadis Nabi 

sebelum ilmu tersebut hilang bersama wafatnya para perawi. Pada masa ini lahirlah kitab 

musnad yang mencerminkan kepentingan ahli hadis, sebab hadis diurutkan berdasarkan 

periwayat. Sementara itu, kitab mushannaf lebih dekat dengan kebutuhan fuqaha, karena 

hadis disusun berdasarkan tema, ditambah dengan pendapat sahabat serta ulama 

generasi awal. 

 Contoh kitab musnad yang ada pada saat itu adalah kitab  al-Muwatta’ karya Imam 

Malik (93–179 H / 711–795 M), yang membagi isi kitab berdasarkan aspek kehidupan 

praktis seorang Muslim. Setiap bagian dimulai dengan hadis, lalu disertai perkataan 

tokoh masyarakat dan praktik mereka, sebelum Malik memberikan pandangannya 

sendiri. Di Irak, Abu Hanifah (80–150 H / 702–772 M) juga memberi pengaruh besar 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 120  

 

dengan kitab al-Athar, yang diriwayatkan murid-muridnya. Kitab ini membahas hadis 

Nabi, praktik sahabat, serta keputusan para ulama. 

Sementara tokoh pertama yang dikenal melakukan taṣhnif adalah al-Zuhri (51–125 H 

/ 671–741 M). Generasi al-Zuhri disebut sebagai aṣḥsb al-ṣunuf, yaitu orang-orang yang 

menyusun koleksi hadis berdasarkan jenis atau tema tertentu maka jadilah kitab tersebut 

yang dinamai Musannaf. Dua kitab musannaf yang paling terkenal adalah karya Ibn Abi 

Shaybah (136–235 H / 754–849 M) dan karya ‘Abd al-Razzaq (126–211 H / 744–827 M). 

Kedua kitab ini berisi hadis Nabi, ucapan para sahabat, dan pendapat ulama generasi 

awal. Karya-karya ini memuat hadis, atsar sahabat, dan pendapat tabi‘in secara 

bersamaan, menunjukkan bahwa fase kodifikasi awal masih berorientasi pada pelestarian 

tradisi keilmuan secara umum, bukan pada klasifikasi otoritatif sebagaimana yang 

berkembang pada masa Kutub al-Sittah.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 140) 

Dengan demikian, fase tradisi lisan hingga kodifikasi dapat dipahami sebagai 

fondasi epistemologis bagi lahirnya literatur hadis kanonik. Proses ini bukan sekadar 

respons terhadap kebutuhan dokumentasi, tetapi juga refleksi kesadaran ilmiah umat 

Islam dalam menjaga otoritas ajaran Nabi. Kutub al-Sittah pada periode selanjutnya 

berdiri di atas pondasi panjang ini yang menyempurnakan metodologi seleksi hadis. 

 

B. Metodologi dan Karakteristik Kutub al-Sittah 

Pada abad-abad awal, jumlah hadis yang beredar semakin banyak dari generasi ke 

generasi. Hal ini menimbulkan kebutuhan akan kitab-kitab ringkas yang bisa menjadi 

pegangan awal. Penyusunan kitab hadis pada masa itu dipengaruhi oleh dua kelompok 

ulama dengan fokus yang berbeda: pertama ahli hadis, yang lebih menekankan aspek 

teknis periwayatan, dan yang kedua ahi fuqaha (ahli fikih), yang lebih menekankan isi 

serta implikasi hukum dari hadis. Perkembangan dua kecenderungan ini kemudian 

mencapai titik kematangan pada abad ketiga Hijriah, sebuah periode yang sering 

dipandang sebagai masa keemasan literatur hadis. Pada masa ini, tradisi penulisan hadis 

mengalami kemajuan yang sangat signifikan, ditandai dengan lahirnya kutub al-Sittah 

(Enam Kitab Hadis). Kitab-kitab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai himpunan hadis, 

tetapi juga berhasil mengintegrasikan perhatian ahli hadis dan ahli fikih secara seimbang. 

Dengan metode yang ketat dalam seleksi periwayatan sekaligus penyusunan yang 

tematis dan fungsional, karya-karya ini mampu menjawab kebutuhan keilmuan pada 

masanya serta menjadi fondasi utama bagi perkembangan studi hadis dan hukum Islam 

pada periode-periode selanjutnya.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 141) 

1. Kitab Shahih al-Bukhari (194–256 H / 810–870 M) 

Kitab Shahih al-Bukhari di tulis oleh Abu ‘Abdullah Muhammad bin Isma‘il bin 

Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah al-Bukhari. Kitab ini memilki nama lengkap 

Al-Jami‘ al-Musnad ash-Shahih al-Mukhtashar min Umuri Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa 

sallam wa Sunanihi wa Ayyamihi. Yang ini berisikan 7.275 hadis, 2.602 hadis tanpa 

pengulangan, dari 97 Kitab dan 3.450 bab. Dalam penulisan dan penyusunannya, 

Imam al-Bukhari menerapkan metodologi seleksi hadis yang sangat ketat dan 

sistematis yang menjadikan Shahih al-Bukhari sebagai karya hadis paling otoritatif 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 121  

 

setelah al-Qur’an. Imam Bukhari memfokuskan diri pada kriteria penerimaan hadis 

yang mencakup keshahihan sanad, karakter perawi, serta keshahihan matan (teks) 

hadis itu sendiri. Metode ini tidak hanya menyeleksi tradisi, tetapi juga mengevaluasi 

narasi perawi berdasarkan ketelitian dan kredibilitas mereka, sehingga hanya hadis 

yang memenuhi standar sangat tinggi yang dimasukkan ke dalam kitab ini. Konsep 

utama dalam metodologi Imam Bukhari adalah syaratul ‘amm, syaratul rijal, dan syarat 

itial al-sanad yakni syarat umum, syarat terkait individu perawi, dan syarat hubungan 

sambung sanad yang harus lengkap dan langsung dari perawi ke perawi tanpa 

terputus (al-liqa’). Hal ini membuat kitab Shahih al-Bukhari berbeda dari koleksi lain 

karena setiap hadis yang diterima berada dalam ikatan sanad yang sangat kuat dan 

dapat dipertanggungjawabkan.(Doni Saputra, Firman, 2024) 

Karakteristik kitab Shahih al-Bukhari juga terlihat dari sistematika dan strukturnya, 

di mana Imam Bukhari sering mendahulukan ayat al-Qur’an yang sesuai dengan 

judul bab kemudian hadis-hadis disusun menurut tematik dan fiqh. Susunan 

semacam ini mencerminkan upaya Imam Bukhari untuk bukan sekadar 

mengumpulkan hadis, tetapi juga menyajikannya dalam kerangka sistematika 

keilmuan yang memudahkan pemahaman dan penerapan hukum Islam. Karena 

ketelitian dan keketatan metodologinya, Shahih al-Bukhari mendapat pengakuan luas 

sebagai standar tertinggi dalam koleksi hadis dalam tradisi Sunni, sekaligus menjadi 

rujukan utama dalam penetapan hukum, teologi, dan akhlak Islam.(Khoirun Nisa 

Siregar, Jihan Aprilia Lubis, Rustam Efendi, 2025) 

2. Kitab Shahih Muslim (206–261 H / 817–875 M) 

Kitab Shahih Muslim ditulis oleh Abu al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥajjaj bin Muslim 

al-Qusyairi an-Naisaburi. Nama lengkap kitab ini adalah Al-Musnad ash-Shahih al-

Mukhtashar min as-Sunan bi Naql al-‘Adl ‘an al-‘Adl ‘an Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa 

sallam yang berisikan 7.500 hadis, 4.000 hadis tanpa pengulangan dari 54 kitab. 

Karakteristik dari kitab Ṣhaḥiḥ Muslim tampak jelas dalam pola pemilihan dan 

penyusunan hadisnya yang relatif lebih ringkas apabila dibandingkan dengan Ṣhaḥiḥ 

al-Bukhari. Imam Muslim menyusun hadis secara tematik (muhsannaf) dengan 

mengelompokkan riwayat-riwayat yang membahas satu tema dalam satu tempat, 

namun tanpa melakukan pengulangan hadis secara luas sebagaimana yang 

ditemukan dalam Ṣhaḥiḥ al-Bukhari. Ia memilih satu jalur periwayatan yang paling 

kuat dan representatif dari setiap hadis yang memenuhi kriteria keshahihan, 

sementara jalur periwayatan lain dicantumkan sebagai penguat atau variasi sanad 

dalam satu rangkaian pembahasan. Hal ini menjadikan kitab Ṣhaḥiḥ Muslim 

dipandang lebih padat, sistematis, dan efisien dalam penyajian narasi hadis.(Ahmad 

Hizazih Alfaqih, Darin Rihhadatul ‘Aisy, 2024) 

Metodologi Imam Muslim sedikit berbeda dengan Imam Bukhari, terutama 

dalam urutan penyampaian sanad dan penerimaan hadis dari satu jalur riwayat, 

dimana Imam Muslim memiliki standar sendiri dalam mengevaluasi hadis shahih, 

termasuk pemeriksaan jelas terhadap sanad dan matan serta hubungan antara 

keduanya. Karakteristik penting lain dari Shahih Muslim adalah konsistensinya 

terhadap kriteria autentikasi yang ketat, di mana hadis tidak hanya diperiksa 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 122  

 

sanadnya tetapi juga dipastikan bahwa keseluruhan matan tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip Islam yang lebih luas serta tidak kontradiktif terhadap matan pada 

hadis lain yang lebih kuat. Karena gaya penyusunan Muslim yang ringkas, banyak 

ulama dahulu mengira semua hadis di dalamnya memiliki kualitas yang sama. Setelah 

melakukan pengecekan lebih mendalam ternyata menunjukkan bahwa Imam Muslim 

benar-benar konsisten, dimana ia memulai dengan hadis paling kuat, lalu melanjutkan 

dengan yang kualitasnya sedikit lebih rendah namun tidak sampai kepada derajat 

dhaif.(Daniel W. Brown, 2020, hal. 145) 

3. Kitab Sunan Abu Daud (202–275 H / 817–888 M) 

Kitab Sunan Abu Daud merupakan kitab yang ditulis oleh Imam Abu Daud 

Sulaiman bin al-Ash’ath al-Sijistani, seorang ulama hadis terkenal yang lahir di Sijistan 

(sekarang wilayah Iran/Afghanistan) sekitar tahun 202 H dan wafat di Basrah pada 

275 H. Dalam penyusunan Sunan Abu Dawud, Imam Abu Daud menyeleksi dari 

sekitar 500.000 hadis yang pernah ia kumpulkan, dan akhirnya memilih sekitar 4.800 

hadis inti, jika dihitung termasuk pengulangan mencapai sekitar 5.274 hadis yang 

berkaitan dengan hukum Islam (ahkam). Kitab ini tersusun dalam sekitar 35 kitab dan 

di dalamnya terbagi menjadi lebih dari 1.800 bab yang disusun berdasarkan topik-

topik fikih seperti thaharah, shalat, zakat, pernikahan, jihad, warisan, hingga adab dan 

akhlak. Struktur ini dirancang untuk memudahkan penemuan riwayat yang relevan 

dengan masalah-masalah hukum umat Islam.(Khairun Nadzirah Binti Abd Rashid, 

2020) 

Metodologi yang digunakan Imam Abu Daud dalam menyusun kitabnya dapat 

digolongkan sebagai sistem mushannaf, yakni pengelompokan hadis berdasarkan bab 

hukum. Dalam memilih hadis, beliau tidak hanya memasukkan hadis yang sahih saja 

sebagaimana Shahih al-Bukhari dan Sahih Muslim, melainkan juga hadis-hadis hasan 

dan bahkan sebagian hadis yang dinilai dhaif, selama masih bermanfaat untuk 

pembahasan hukum dengan catatan atau komentar yang jelas mengenai statusnya. 

Kaidahnya adalah memilih hadis yang paling shahih yang diketahuinya untuk setiap 

bab, namun tidak terbatas hanya pada tingkat kesahihan tertinggi seperti dalam 

shahihain (dua kitab sahih).(Maulana et al., 2024) 

Ciri khas kitab Sunan Abu Daud adalah kombinasi antara pemilihan hadis yang 

ketat dari segi sanad, pengelompokan tematik yang sistematis, dan pengakuan adanya 

variasi kualitas hadis. Hal ini membuat kitab tersebut menjadi jembatan penting 

antara koleksi hadis murni dan koleksi hadis yang dipakai langsung dalam derivasi 

hukum. Kontribusinya terhadap ilmu hadis dan fiqh sangat besar, para ulama klasik 

hingga modern sering menjadikan Sunan Abu Daud sebagai salah satu referensi primer 

dalam merumuskan fatwa atau konsep hukum Islam. Bahkan dalam kajian modern, 

penerapan metode takhrij hadis dari kitab Sunan Abu Daud memicu studi analisis 

sanad dan matan yang terus berkembang dalam literatur ilmiah kontemporer.(Sholeh 

& Musyafiq, 2025) 

4. Kitab Sunan at-Tirmidzi (209–279 H / 824–892 M) 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 123  

 

Kitab Sunan at-Tirmidzi disusun oleh Imam Abu Isa Muhammad bin Isa at-

Tirmidzi, seorang ulama hadis dari Transoxiana (Asia Tengah. Beliau dikenal sebagai 

salah satu muhadditsin (ahli hadis) klasik yang termasuk di antara para pengumpul 

hadis yang kontribusinya sangat besar dalam kodifikasi hadis setelah era Imam 

Bukhari dan Imam Muslim. Kitab Sunan at-Tirmidzi sering disebut juga Al-Jamiʿ al-

Mukhtaṣar min as-Sunan ʿan Rasulillah wa Maʿrifat al-Ṣaḥīḥ wal-Ma‘lul wa Ma ʿAlayh al-

ʿAmal, dan termasuk dalam Kutub al-Sittah, yaitu enam kitab hadis utama yang 

menjadi rujukan Sunni dalam ilmu hadis dan fiqh.(Fadhilah Is, 2020) 

Dalam penyusunannya, Imam Tirmidzi memuat ribuan hadis yang dikumpulkan 

dan diklasifikasikan berdasarkan tema-tema fiqih. Kitab ini meliputi sekitar 3.956 

hadis yang disusun dalam 46 bab, dengan struktur pembagian bab yang sistematis 

mulai dari bab terkait thaharah (bersuci) sampai bab akhir yang berisi hukum-hukum 

lainnya total bab ini kemudian dibagi menjadi ratusan sub-bab. 

Salah satu aspek metodologi yang khas dalam kitab Sunan at-Tirmidzi adalah 

bahwa Imam Tirmidzi tidak hanya mengumpulkan hadis, tetapi juga memberi 

keterangan status sanad dan kualitas hadis, seperti apakah hadis itu shahih, hasan, 

atau dha’if.(Mohamad Anas, 2017). Hal ini menjadi inovasi penting dalam tradisi 

pengumpulan hadis karena memberikan pembaca dan peneliti ilmu hadis uraian 

singkat tentang derajat hadis yang disajikan serta catatan ringkas dari pandangan 

imam-imam mazhab terkait hukum yang dapat diambil dari hadis tersebut. 

Selain itu, Imam Tirmidzi juga melakukan analisis secara menyeluruh, dimana ia 

menyebut sanad, menilai kualitas hadis, mengidentifikasi perawi, menunjukkan jalur 

riwayat yang sedikit bermasalah serta memperkuat riwayat perawi yang dianggap 

lemah dengan riwayat lain. Selain itu, Tirmidzi juga merangkum pendapat para 

sahabat, tabi‘in, dan imam fikih besar seperti Malik, al-Syafi‘i, Ahmad, dan Ishaq. Jadi 

intinya, Struktur bab yang dibuat Tirmidzi menunjukkan perpaduan antara kajian 

sanad (ilmu hadis) dan pembahasan hukum praktis (fiqih). Dengan sistematika yang 

seoerti ini memudahkan pencarian hadis berdasarkan topik fiqh dan penilaian status 

hadis, kitab ini tidak hanya menjadi katalog hadis tetapi juga sumber referensi yang 

praktis. (Daniel W. Brown, 2020) 143. 

5. Kitab Sunan an-Nasa’I (215–303 H / 830–915 M) 

Kitab Sunan an-Nasa’i disusun oleh Imam Ahmad ibn Shu’ayb ibn Ali ibn Sinan 

an-Nasa’i, yang lebih dikenal sebagai Imam an-Nasa’i yang lahir pada tahun 214 

H/830 M di Nasa’ Khurasan dan wafat 303 H/915 M). Beliau adalah salah satu ulama 

hadis terkemuka yang termasuk dalam generasi tabi‘in dan para ahli hadis klasik yang 

menghasilkan karya-karya besar. Sebagai muhaddits, Imam an-Nasa’i berperan dalam 

mengumpulkan dan menyusun hadis-hadis Nabi Muhammad SAW dalam koleksi 

yang terstruktur, ilmiah, dan sistematis.(Sri Ulfa Rahayu, 2024) 

Kitab Sunan an-Nasa’i tercatat memuat sekitar 5.761 hadis, Jumlah ini mencakup 

hadis-hadis yang beliau pandang memenuhi kriteria tertentu, baik yang shahih 

maupun hasan, dan meskipun kitab ini juga terkandung hadis yang dianggap dhaif, 

Imam an-Nasa’i tetap memberi keterangan statusnya secara ilmiah. Kitab ini dikenal 

juga dengan nama al-Mujtaba’ (Sunannya yang terpilih) atau Sunan as-Sughra, sebuah 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 124  

 

versi ringkas dari karya yang lebih luas disebut Sunan al-Kubra.(N. Siregar & Dosen, 

2005) 

Struktur penulisan kitab Sunan an-Nasa’i sama seperti kitab-kitab sunan lainnya, 

yakni berdasarkan bab-bab fiqih yaitu tema-tema hukum Islam seperti thaharah 

(bersuci), shalat, zakat, puasa, dan masalah sosial lainnya. Dalam kitab ini, hadis-hadis 

yang dimuat juga fokus terutama pada hadis-hadis marfu’ (yang sampai kepada Nabi 

SAW), sementara hadis mauquf atau maqtu‘ (yang tidak sampai kepada Nabi 

langsung) relatif lebih sedikit.(Harmuliani & Putra, 2023) 

Selain penempatan hadis menurut tema hukum, Imam an-Nasa’i juga terkadang 

memberikan catatan singkat tentang status hadis, sehingga pembaca dapat memahami 

derajat hadis relatif terhadap standart ilmiah pada zamannya. Kekuatan kitab ini 

terletak pada kombinasi antara pengutamaan hadis-hadis autentik dan pembahasan 

hukum fiqh secara sistematis, yang membuatnya tak hanya berfungsi sebagai koleksi 

hadis tetapi juga sebagai referensi ilmu hukum Islam dan kritik periwayatan.(N. 

Siregar, 2005) 

6. Kitab Sunan Ibn Majah (209–273 H / 824–887 M) 

Kitab Sunan Ibn Majah disusun oleh Imam Abu ‘Abdullah Muḥammad ibn Yazid 

Ibn Majah al-Rab‘i al-Qazwini. Kitab Sunan Ibn Majah memuat sekitar 4.341 hadis 

dengan 37 kitab dan lebih dari 1.500 bab yang masing-masing membahas tema-tema 

fiqih dan sunnah secara sistematis. Kitab ini juga mencakup hadis-hadis unik yang 

tidak termuat di dalam lima koleksi hadis utama lainnya, meskipun kualitas hadisnya 

beragam, termasuk beberapa yang dinilai dha’if.(Nur Helmi, Miranti Adelia Afda, 

Riswan Berutu, Juli Julaiha4, 2023) 

Struktur kitab Sunan Ibn Majah tersusun secara tematis berdasarkan bab-bab fiqh 

yang dimulai dari Kitab al-Muqaddimah hingga bab-bab praktik ibadah dan 

muamalah seperti thaharah (bersuci), shalat, zakat, puasa, haji, nikah, perceraian, 

hingga etika dan tafsir mimpi. Setiap kitab besar ini terbagi lagi menjadi ribuan bab 

kecil yang menjelaskan rincian hukum dari hadis yang dikumpulkan. Penataan seperti 

ini menunjukkan orientasi kitab pada aspek hukum dan praktik Islam, sehingga 

memudahkan dalam mencari rujukan hadis berdasarkan topik hukum tertentu.(Nur 

Helmi, Miranti Adelia Afda, Riswan Berutu, Juli Julaiha4, 2023) 

Metodologi penulisan kitab Sunan Ibn Majah yang dilakukan oleh Imam Ibn 

Majah yajni dengan mengumpulkan hadis-hadis yang berkaitan dengan hukum dan 

praktik keagamaan dari berbagai sumber sanad yang diketahui, menyusun hadis-

hadis tersebut di bawah topik-topik fiqh yang relevan tanpa banyak komentar kritis 

terhadap sanadnya. Hal ini membuat kitabnya lebih berfungsi sebagai kompilasi 

sumber teks hadis dalam konteks hukum, sekaligus sumber kajian lanjutan oleh ulama 

setelahnya dalam menentukan derajat keabsahan tiap hadis. 

Terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama hadis mengenai kelayakan kitab 

Sunan Ibn Majah untuk dimasukkan ke dalam kutub al-Sittah. Sebagian ulama lebih 

memilih Sunan Ibn Majah sebagai kitab keenam dibandingkan al-Muwatta’ karya Imam 

Malik. Pilihan ini bukan karena Sunan Ibnu Majah dianggap lebih shahih secara 

keseluruhan, melainkan karena kitab tersebut memuat banyak hadis-hadis tambahan 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 125  

 

yang tidak ditemukan dalam lima kitab hadis utama lainnya seperti Shahih al-Bukhari, 

Shahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan at-Tirmidzi, dan Sunan an-Nasai. 

Menurut ulama yang mendukung pendapat ini, keberadaan hadis-hadis 

tambahan dalam Sunan Ibn Majah memberikan nilai lebih karena memperkaya 

khazanah hadis yang dapat dijadikan rujukan. Dengan adanya hadis yang tidak 

terdapat dalam kitab-kitab lainnya, pemahaman terhadap hukum dan praktik 

keislaman menjadi lebih luas. Sementara itu, al-Muwata’ dinilai memiliki banyak hadis 

yang isinya sudah tercakup dalam lima kitab hadis besar tersebut, sehingga dari sisi 

kontribusi tambahan materi hadis, kitab Sunan Ibn Majah dianggap lebih layak untuk 

melengkapi Kutub al-Sittah.(Ash-Shiddieqy, 2009, hal. 254) 

 

C. Dari Kodifikasi ke Kanonisasi: Kutub al-Sittah sebagai Otoritas Hadis 

Pada fase kodifikasi, beberapa karya hadis muncul dalam bentuk shahifah atau 

lembaran-lembaran tertulis yang tersebar di kalangan Tabi‘in. Namun, belum 

terstandarisasi atau mencapai fase kanonisasi. Istilah kanonisasi sendiri merujuk pada 

proses di mana kumpulan teks dijadikan sebagai pegangan otoritatif dalam suatu tradisi 

keagamaan. Dalam konteks hadis, kutub al-Sittah mengambil peran ini karena paling 

banyak dirujuk oleh fuqaha (ahli hukum Islam) dan muhaddits (ahli hadis) dalam 

derivasi hukum (istinbat), penentuan kualitas hadis melalui takhrij, serta pengajaran ilmu 

hadis.(Syam & Nurwandri, 2024) 

Proses kanonisasi kutub al-Sittah berlangsung dalam konteks kebutuhan umat Islam 

terhadap sumber hadis yang bisa menjadi rujukan hukum dan praktik agama yang stabil. 

Para ulama hadis menyusun kitab‐kitab ini sebagai jawaban atas tantangan dinamika 

sosial, perlunya standar periwayatan, dan kebutuhan tafsir hukum terpadu di tengah 

berkembangnya komunitas Muslim pasca abad pertama Hijriah. Sifat tematik dan 

sistematis penataan hadis dalam kutub al-Sittah sebagai pedoman ibadah, muamalah, dan 

etika tidak muncul secara kebetulan, tetapi merupakan hasil orientasi epistemik yang 

kuat untuk memudahkan rujukan umat dalam kehidupan nyata. 

Selain itu, terdapat bukti bahwa kutub al-Sittah ini tidak hanya disusun secara 

metodis berdasarkan tema fiqh, tetapi juga dirujuk luas di kalangan ulama setelahnya, 

sehingga berkembang sebagai standar rujukan ilmiah. Studi epistemologi kutub al-Sittah 

menunjukkan bahwa kitab-kitab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai kumpulan hadis, 

tetapi juga sebagai rujukan fikih yang tersusun secara sistematis. Karena itu, 

penggunaannya tidak berhenti pada pencatatan riwayat hadis semata, melainkan 

berkembang menjadi sumber otoritatif yang dijadikan pegangan oleh para fuqaha (ahli 

hukum Islam) dan muhaddits (ahli hadis).(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, 

2022) 

Proses pengakuan terhadap kutub al-Sittah tidak serta-merta terjadi setelah penulisan 

masing-masing karya, melainkan melalui fase panjang di mana generasi ulama 

berikutnya terus mempelajari, mengomentari, dan menjadikan karya tersebut rujukan 

wajib dalam studi hadis. Misalnya, penelitian tentang kanonisasi Ṣaḥīḥ al-Bukhari bagian 

teratas dari kutub al-Sittah menunjukkan bahwa statusnya sebagai kitab otoritatif 

berkembang melalui kajian kritis ilmuwan hadis seperti yang dibahas oleh Jonathan A.C. 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 126  

 

Brown, dimana ia menekankan proses evaluasi metodologis terhadap manuskrip 

tersebut hingga mencapai penerimaan luas sebagai standar otentik hadis.(Hasan, 2019) 

Selain aspek metodologis, terdapat pula dimensi sosial dalam pengakuan karya-

karya ini, misalnya bagaimana keterlibatan komunitas ilmiah dalam menyebarluaskan 

penggunaan kutub al-Sittah di berbagai pusat keilmuan klasik Islam. Analisis kajian 

hierarki kutub al-Sittah menjelaskan bahwa kitab-kitab ini menjadi rujukan utama karena 

dipandang sebagai representasi metodologi hadis yang matang, sekaligus karena 

kepopulerannya di kalangan ulama fiqh lintas mazhab yang kemudian menjadikannya 

sumber otoritatif dalam pengambilan hukum.(M. H. Siregar, 2014) 

Lebih jauh lagi Dimana kutub al-Sittah sebagai kanon hadis berkembang secara 

historis melalui proses panjang di mana karya yang dicirikan oleh sistematika pembagian 

bab, kualitas sanad yang relatif konsisten, serta fungsinya sebagai alat hukum dan teologi 

semakin mendapat legitimasi kolektif. Posisi ini baru terlihat jelas setelah generasi setelah 

penyusunnya mempertimbangkan kitab-kitab tersebut melalui kajian ilmiah, kritik 

sanad, dan pemanfaatannya dalam diskursus hukum Islam.(Hasan, 2019) 

Dengan demikian, kanonisasi kutub al-Sittah tidak dapat dipisahkan dari kombinasi 

aspek sosial-ilmiah, seperti kebutuhan masyarakat terhadap rujukan hukum yang stabil, 

keterlibatan besar ulama dalam kajian metodologis dan komentar, serta konsensus 

akademik (bukan keputusan formal tunggal) yang berkembang secara historis. Semua ini 

menjadikan kutub al-Sittah bukan hanya kumpulan hadis tersusun, tetapi juga struktur 

otoritatif dalam tradisi ilmiah hingga saat ini.(Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, 

2022) 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa lahirnya kutub al-Sittah 

merupakan puncak dari proses panjang transmisi, pencatatan, dan penyaringan hadis yang 

berkembang secara bertahap sejak masa awal Islam. Peralihan dari tradisi lisan menuju 

kodifikasi tertulis melahirkan pondasi keilmuan yang kemudian dimatangkan melalui 

metodologi ketat para ulama abad ketiga Hijriah, sehingga menghasilkan karya-karya hadis 

yang sistematis, selektif, dan fungsional bagi kebutuhan umat. Melalui proses kanonisasi 

yang berlangsung secara historis, yakni dengan ditandai oleh penerimaan luas, kajian 

berkelanjutan, serta pemanfaatannya dalam penetapan hukum dan pengajaran kutub al-

Sittah tidak hanya berperan sebagai dokumentasi hadis, tetapi juga memperoleh legitimasi 

kolektif sebagai rujukan otoritatif dalam tradisi keilmuan Islam hingga masa kini. 

DAFTAR RUJUKAN 

Ahmad Hasan Asy’ari Ulama’i, Muhtarom, M. (2022). Epistemology of Hadith : Orientation 

for Chapters Compilation in the Kutub Sittah. Jurnal Theologia, 33(2), 239–260. 

Ahmad Hizazih Alfaqih, Darin Rihhadatul ‘Aisy, A. A. (2024). Konsep Hadis Shahih Imam 

Muslim Dan Relevansi Di Era Kontemporer. Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan 

Multikulturalisme Indonesia, 7693, 29–47. https://doi.org/10.21831/hum.v6i1.3809. 

Ash-Shiddieqy, M. H. (2009). Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (1 ed.). Pustaka Rizki Putra. 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 127  

 

Azmi, M. M. (1968). Studies In Early Hadith Literature (1 ed.). Al-Maktab al-Islami. 

Chaudittisreen, N. (2025). Sejarah perkembangan literatur hadis. Jurnal intelek insan cendikia, 

2, 1822–1827. 

Daniel W. Brown. (2020). The Wiley Blackwell Concise Companion To The Hadith. Wiley 

Blackwell. 

Doni Saputra, Firman, A. R. (2024). Historical Background Dan Manhaj Kepenulisan Kitab 

Al-Jami Al Bukhari. Ushuly: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 3(1), 37–54. 

https://doi.org/10.52431/ushuly.v3i1.2321 

Fadhilah Is. (2020). Analisis Praktik Metode Kitab Al-J±mi’ Al-Mukhta¡ar Min As-Sunan ‘An 

Rasulill±h Wa Ma`rifah As-¢a¥3¥ Wa Al- Ma’l?L Wa Ma ‘Alaihi At-Tarmidz. Shahih : 

Jurnal Kewahyuan Islam, 3, 1–37. 

Harahap, R. M. (2018). Hadis Pada Masa Nabi Muhammad Saw Dan Sahabat Radinal 

Mukhtar Harahap. Al-Bukhārī: Jurnal Ilmu Hadis, 1(1). 

Harmuliani, N., & Putra, A. B. (2023). Kutubusittah dan Kutubutis’ah. Jurnal Dirosah 

Islamiyah, 5, 503–516. https://doi.org/10.17467/jdi.v5i2.3145 

Hasan, M. I. (2019). Kanonisasi Jonathan Brown Atas Shahih Al-Bukhari. Living Islam, II, 35–

54. 

Khairun Nadzirah Binti Abd Rashid. (2020). KUALITAS SANAD HADIS BIRRUL 

WĀLIDAĪN RIWAYAT ABŪ DĀWŪD Khairun. Shahih : Jurnal Kewahyuan Islam, 3, 130–

156. 

Khoirun Nisa Siregar, Jihan Aprilia Lubis, Rustam Efendi, I. siregar. (2025). Keistimewaan 

Shahih Bukhari: Analisis Metodologi Imam Bukhari Dalam Mengumpulkan Hadis. 

Jurnal Kajian Agama dan Dakwah, 10(2). 

Maulana, M. N., Aji, R. P., Amelia, S., & Iflatunnisa, S. (2024). Metodologi Penyusunan dan 

Sistematika Abu Dawud dalam Kitab Sunan Abi Dawud. Journal Of Critical Hadith 

Studies, 2, 1–9. 

Mohamad Anas. (2017). Sekilas Membandingkan Sunan Abu Dawud Dan Turmudzi 

Mohamad. Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin, 7, 28–42. 

Nur Helmi, Miranti Adelia Afda, Riswan Berutu, Juli Julaiha4, A. (2023). Jurnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan. Kutubusittah dan Kutubutis’ah Nur, 9(3), 350–362. 

Sagir, A. (2010). Perkembangan syarah hadis dalam tradisi keilmuan islam. Jurnal Ilmu 

Ushuluddin, 9(2), 129–148. 

Sholeh, M. B., & Musyafiq, A. (2025). The Sunan Hadith Collection as a Methodological 

Instrument : A Novel Study of Its Typology , Quality , and Role in Legal Inference. El-

Sunnah: Jurnal Kajian Hadis dan Integrasi Ilmu, 6(2), 231–248. 

Siregar, M. H. (2014). Otoritas Hierarki Kutub Al-Sittah Dan Kemandegan Kajian Fikih. 

Mikot, XXXVIII, 97–118. 



Samsul Bahri, Kibagus Hadi Kusuma     

Al-Kainah: Journal of Islamic Studies, Volume 4 No 2 Tahun 2025 | 128  

 

Siregar, N., & Dosen. (2005). Kitab Sunan An-Nasā’ī (Biografi, Sistematika, dan Penilaian 

Ulama). Jurnal Hikmah, 15(64), 55–62. 

Sri Ulfa Rahayu, J. J. (2024). Sunan An-Nasā’ī: Karya Monumental Di Bidang Ilmu Hadis. As-

Syifa: Journal of Islamic Studies and History, 3(2). 

Syam, N. F., & Nurwandri, A. (2024). The Role of Kutub As-Sittah in Verifying the 

Authenticity of Hadith: A Takhrij Science Approach Peran Kutub As-Sittah dalam 

Verifikasi Keaslian Hadits: Pendekatan Ilmu Takhrij. Jurnal Penelitian Medan Agama, 15, 

49–60. 

 

 


